
HANNAH ARENDT Y EUROPA:
UNA CONVERSACIÓN

Agustín Serrano de Haro

y Antonio Lastra

ACTIVIDAD
RECONOCIDA
DE INTERÉS
FORMATIVO

Jueves, 5 de febrero de 2026
| 18h CET
Online aquí

FILÓPOLIS XI

https://us06web.zoom.us/j/89145109307
https://us06web.zoom.us/j/89145109307
https://us06web.zoom.us/j/89145109307
https://us06web.zoom.us/j/89145109307
https://us06web.zoom.us/j/89145109307


 

Filópolis 11 
La torre del Virrey. Instituto de Estudios Culturales Avanzados 

Jueves, 5 de febrero de 2026 
 
 
 

Hannah Arendt y Europa: una conversación 
 

Agustín Serrano de Haro y Antonio Lastra 
 
 

Filópolis, la predilección por la ciudad, podría ser un modo de 
entender la vita activa que Hannah Arendt defendió a lo largo de su 
carrera, una carrera en la que se sucedieron —tras haber estudiado 
filosofía con Martin Heidegger y Karl Jaspers en Alemania— el sionismo, 
el periodismo, la enseñanza ocasional en las universidades americanas y 
la teoría política. “He renunciado a la filosofía”, le confesaría en una 
famosa entrevista televisiva a Günter Gaus, una renuncia que reiteraría al 
frente de su obra más ambiciosa, que quedaría inacabada a su muerte, 
The Life of the Mind, para no ser contada entre los Denkern von Gewerbe. 
Interpretada en ocasiones como una coquetería —Thomas Meyer lo anota 
en su biografía—, la renuncia a la filosofía de Arendt tiene, por el 
contrario, profundas raíces en su formación y constituye uno de los 
muchos hilos que siguieron vinculándola al “pensar” heideggeriano. La 
reciente inclusión de Los orígenes del totalitarismo en The Library of 
America la ha consagrado definitivamente como uno de los referentes 
incuestionables de la tradición de escritura constitucional americana, 
pero su contribución a una escritura constitucional europea, su amor por 
la civilización europea, es tan difícil de establecer como su amor por el 
pueblo judío, que Gershom Scholem puso en cuestión. En un pasaje 
crucial de su obra, Arendt criticó que “soslayar la realidad” (das 
Ausweichen der Wirklichkeit) se hubiera convertido en una profesión de 
los intelectuales contemporáneos. Pero ¿no soslayaríamos la realidad si 
no pudiéramos pensar en Europa sin las barandillas cuidadosamente 
dispuestas por una larga tradición de autoridad y no recordáramos que la 
filosofía es más bien una unauthoritative tradition? 

Esta tarde tenemos el privilegio de conversar sobre Arendt, la 
filosofía y Europa con Agustín Serrano de Haro, traductor, editor e 
intérprete de su obra, de la que ha sabido extraer vetas fenomenológicas 
para nuestro tiempo sin la ingenuidad de la que Arendt acusó a Husserl. 
También aquí se trata de convertir en amor a la ciudad lo que sea un 
mundo de la vida. 
 
 
 
 
 



2 
 
Bibliografía 

 

HANNAH ARENDT, Complete Works. Critical edition / Kritische Gesamtausgabe 
—, Sobre marxismo y comunismo. Escritos 1953-1962, ed. de A. Serrano de Haro, 

Encuentro, Madrid, 2025. 
—, The Origins of Totalitarianism, Expanded edition, ed. de J. Kohn y T. Wild, The 

Library of America, Nueva York, 2025. 
THOMAS MEYER, Hannah Arendt. Una biografía intelectual, trad. de J. R. Hernández 

Arias, Anagrama, Barcelona, 2025. 
ANNA JURKEVICS, ‘El encuentro de Hannah Arendt con Friedrich von Gentz. Sobre la 

revolución, la preservación y la unidad europea’, trad. de I. Romero, La torre del 
Virrey. Revista de Estudios Culturales 39 (2026/1) 

 https://revista.latorredelvirrey.es/LTV/article/view/1879/1741 
 
 

The Greek word for law, nomos, derives from nemein, which means to 
distribute, to possess (what has been distributed), and to dwell. The combination of law 
and hedge in the word nomos is quite manifest in a fragment of Heraclitus: machesthai 
chre ton demon hyper tou nomou hokosper teicheos (“the people should fight for the 
law as for a wall”). The Roman word for law, lex, has an entirely different meaning; it 
indicates a formal relationship between people rather than the wall that separates them 
from others. But the boundary and its god, Terminus, who separated the agrum 
publicum a privato (Livius) was more highly revered than the corresponding theoi 
horoi in Greece. 

HANNAH ARENDT 
The Human Condition (1958) 

Introduction by Margaret Canovan, The University of Chicago Press, 1988, p. 
63, n. 62 


